
EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 84 

A APRENDIZAGEM DE UMA SEGUNDA LÍNGUA NA EDUCAÇÃO 
INFANTIL: 

bilinguismo, plurilinguismo ou pluridiscursividade dialógica? 

 
THE LEARNING OF A SECOND LANGUAGE IN EARLY CHILDHOOD 

EDUCATION:  
bilingualism, multilingualism or dialogical pluridiscoursivity? 

 
 

Luciane Maria Schlindwein1 

Nelita Bortolotto2 

Wanessa Bruna Santos Brito Gomes3 

 
RESUMO 
Este artigo, dividido em dois tópicos, tem como tema central a 
aprendizagem de uma segunda língua (bilinguismo) na Educação 
Infantil. No primeiro tópico, dada a expressiva influência exercida pela 
língua alemã no Brasil, e mais especificamente em Santa Catarina, 
traça-se um breve panorama da história da língua alemã no País, 
ressaltando-se os esforços empreendidos pelos imigrantes alemães no 
intuito de solidificar um projeto étnico-cultural que resguardasse suas 
origens, sua cultura e sua língua. Também são salientados os percalços 
sofridos no desenvolvimento ou implantação desse projeto, em razão 
das políticas públicas brasileiras, mais especificamente as campanhas 
de nacionalização que criaram ou ampliaram as divergências étnicas 
nesse país. No segundo tópico, a partir de uma abordagem sócio-
histórica, a discussão gira em torno da aprendizagem de uma segunda 
língua na Educação Infantil, sustentando-se em teóricos como Vigotski 
e Bakhtin. São apresentados e discutidos conceitos como os de cultura, 
linguagem e bilinguismo. Para pensar o bilinguismo, é discutida a 
relação entre pensamento e linguagem. Ressalta-se, ainda, a 
importância de compreender o sujeito bilíngue associado à 
compreensão do ser social em toda sua complexidade. Conclui-se com 
a defesa de que o bilinguismo, segundo Vigotski, deve ser considerado 

                                                             
1 Doutora em Educação (Psicologia da Educação) pela Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo (PUC/SP); Professora da UFSC - Departamento de 
Metodologia de Ensino. Campus Trindade, Florianópolis. E-mail: lucmas@uol.com.br 
2 Doutora em Educação pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), 
Professora da UFSC - Departamento de Metodologia de Ensino. Campus Trindade, 
Florianópolis. E-mail: nelbortolotto@gmail.com 
3 Mestranda em Educação no Programa de Pós-graduação em Educação da 
Universidade Federal de Santa Catarina (PPGE/UFSC). E-mail: 
wanessa_bruna@hotmail.com  

mailto:lucmas@uol.com.br
http://../undefined/compose?to=nelbortolotto@gmail.com
mailto:wanessa_bruna@hotmail.com


EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 85 

em toda sua amplitude e profundidade e amplia-se essa compreensão, 
com base em Bakhtin, sustentando a tese de que mais do que 
bilinguismo ou plurilinguismo, o que está em questão é a 
pluridiscursividade dialógica, a possibilidade de confronto, de interação 
entre línguas, para, “com olhos de uma outra língua”, ver a “própria 
língua materna. 
Palavras-chave: Língua Alemã. Bilinguismo. Pluridiscursividade 

Dialógica. 
 
ABSTRACT 
This article, that is divided into two topics, is focused on the learning a 
second language (bilingualism) in Early Childhood Education. In the first 
topic, considered the significant influence of the German language in 
Brazil, and more specifically in Santa Catarina, it is presented a brief 
overview of the history of the German language in the country, 
highlighting the efforts of German immigrants in order to solidify an 
ethno-cultural project that would preserve their origins, their culture and 
their language. It is also highlighted the mishaps suffered in the 
development or implementation of this project, due to the Brazilian 
public policy, specifically the nationalization campaigns that have 
created or have expanded ethnic differences in this country. In the 
second topic it is discussed the learning of a second language in Early 
Childhood Education, in a socio-historical approach, supported on 
theorists as Vygotsky and Bakhtin. Concepts as culture, language and 
bilingualism are presented and discussed. In order to think about 
bilingualism, the relationship between thought and language is 
discussed. It is emphasized the importance of that the understanding 
the bilingual child must be conjoint with the understanding of social 
being in all its complexity. The article ends with the defense that 
bilingualism, according to Vygotsky, should be considered in all its 
breadth and depth, and broadens this understanding, based on Bakhtin, 
supporting the thesis that more than bilingualism or multilingualism, 
what is in question is the dialogical pluridiscoursivity: the possibility of 
confrontation, of interaction between languages, to see the mother 
tongue "with the eyes of another language". 
Keywords: German Language. Bilingualism. Dialogical 
Pluridiscoursivity.  
 
 
1 INTRODUÇÃO 
 

A construção sócio-histórica e cultural do estado de Santa 

Catarina foi marcada pela influência de vários povos provenientes da 

Europa. Entre estes, destacam-se os imigrantes alemães, cujo 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 86 

interesse na manutenção de sua identidade étnico-cultural de origem 

fez brotar e crescer, nesse estado, uma cultura com características 

peculiares comparativamente às demais unidades da federação, fato 

que, obviamente, teve repercussão na educação. 

Entre os elementos culturais trazidos e disseminados pelos 

imigrantes alemães, a língua certamente ocupou lugar de destaque, 

tendo sido utilizada com finalidades educativas na escola e até como a 

primeira língua ou a língua materna. 

Por essa razão, antes de iniciar a discussão em torno do tema 

deste artigo, qual seja, a aprendizagem de uma segunda língua na 

Educação Infantil, traçaremos um breve panorama da história da língua 

alemã no território brasileiro. 

 

2 LÍNGUA ALEMÃ NO BRASIL: A LUTA PELA CONQUISTA DE UM 
ESPAÇO  
 

A segunda década do século XIX foi marcada pela vinda das 

primeiras levas de alemães para o Brasil. Por volta de 1824, apoiados 

pelo governo alemão e brasileiro, muitos alemães deixaram sua terra 

natal para se instalarem no Sul do País. Santa Catarina foi um estado 

que recebeu muitos desses imigrantes que traziam na bagagem o ideal 

de uma nova terra, uma nova vida. Ao se instalarem e constituírem 

vilas, uma das preocupações desses imigrantes era o resguardo de sua 

cultura, expressa em agremiações de tiro, festas, canções. Porém, mais 

do que atividades culturais, a manutenção da língua alemã passou a 

ser um elemento fundamental para o resguardo da cultura germânica. 

As famílias foram incorporando a língua portuguesa paulatinamente e 

nas mais variadas circunstâncias comunicativas. Contudo, preservaram 

a língua alemã na esfera privada. Há muitos registros em cidades 

catarinenses com alto índice de imigrantes alemães, tais como 

Guabiruba, São Bonifácio, Pomerode e mesmo Blumenau e Brusque, 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 87 

cujas crianças aprendiam a língua portuguesa somente na escola. O 

alto índice de alunos falantes da língua alemã e, portanto, com vínculo 

forte com o idioma alemão provocou, em muitas escolas, a formulação 

de propostas de alfabetização nessa língua. Assim, as crianças 

aprendiam primeiramente a ler e a escrever em alemão e, depois de 

alfabetizadas, aprendiam o Português. A manutenção da língua era, por 

conseguinte, uma forma concreta de os imigrantes cultivarem seus 

laços com a Alemanha.  

A imigração alemã no Brasil, argumenta Seyferth (2003), ocorreu 

de forma planejada pelo governo brasileiro, desde 1824. O País 

procurou atrair imigrantes da Europa por meio de propaganda e de 

agentes governamentais. Os colonos alemães eram instalados em 

terras distantes, em colônias precárias (áreas de floresta subtropical e 

vales de rios), muitas vezes com pouco contato com cidades já 

estabelecidas (SEYFERTH, 2003). Esse fato, de certo modo, 

corroborou para que as novas vilas constituíssem modos de vida muito 

ligados às suas tradições de origem.  

 Seyferth (2003) pontua que os reais interesses do planejamento 

do governo brasileiro em relação à imigração centravam-se em: 

“instalar no país agricultores livres e brancos, em áreas não ocupadas 

pelos latifúndios, num processo sob o controle do Estado” (SEYFERTH, 

2003, p. 22). Para a autora, as colônias de imigração alemã 

localizaram-se com maior concentração nos estados do Rio Grande do 

Sul, Santa Catarina, Espírito Santo e Paraná.  

Além disso, por omissão do Estado, que tinha um amplo projeto 

de colonização com imigrantes, mas não dispunha dos recursos para 

executá-lo com eficácia, a organização das comunidades ficou a cargo 

dos próprios colonos. Deste modo, surgiram as escolas alemãs e 

entidades de apoio – as associações de caráter beneficente, 

assistencial e religioso (tanto católica como luterana). Foram criadas 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 88 

associações culturais e recreativas (como as sociedades de canto, de 

tiro, de ginástica etc.), jornais e outras publicações em língua alemã. A 

intensa vida associativa que prosperou nas colônias resultou em uma 

organização comunitária voltada para dentro do grupo étnico, e a 

língua, em seu uso cotidiano, constituiu-se como forma efetiva de 

manutenção de hábitos e costumes identificados com “uma cultura 

alemã” (SEYFERTH, 2003, p. 28). 

Todavia, durante o Governo Vargas (1937-1945), o ensino do 

alemão no Brasil foi recriminado e proibido, com a justificativa de que os 

grupos tinham a intenção de formar uma identidade nacional. Desse 

modo, com a exigência e o foco no patriotismo e na nacionalização dos 

imigrantes, essa cultura foi perdendo força e as gerações mais jovens já 

não ensinavam mais a língua aos seus filhos, e nem estes aos seus 

descendentes. Seyferth (2003) ratifica esse contexto:   

 

A campanha de nacionalização criou um ambiente de medo, 
e o ressentimento que ela provocou pode ser percebido 
ainda hoje. Ela foi vista como uma violência sem lógica, sem 
fundamento, contra cidadãos que se consideravam em sua 
pátria, e que foram indiscriminadamente chamados de 
nazistas, só porque tinham orgulho de sua origem alemã. O 
período da guerra, na verdade, ampliou as divergências 
entre duas ideologias étnicas, baseadas em princípios 
irredutíveis de nacionalismo, em oposição desde o século 
XIX (SEYFERTH, 2003, p. 59).  

 

O pesquisador Uphoff (2011), em um de seus trabalhos, 

subdivide a história do alemão no Brasil em três fases, quais sejam: 

 

[...] o florescimento das escolas de imigração alemã na 
época que antecede a campanha de nacionalização do 
ensino, promovida pelo governo Getulista a partir de 1938; a 
difícil retomada do ensino do alemão nas primeiras décadas 
após a Segunda Guerra Mundial; e a demarcação das 
condições sob as quais o ensino ocorre hoje em dia e que 
começam a delinear-se nos anos de 1980 (UPHOFF, 2011, 
p. 14).  

 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 89 

 Inicialmente foram fundadas as escolas comunitárias alemãs em 

zonas rurais (fundadas e mantidas pelos colonos) e, mais tarde, nos 

centros urbanos (fundadas pelas sociedades beneficentes). As escolas 

das zonas rurais funcionavam de maneira mais precária, sem um 

espaço específico para tal fim, porém logo foram construídos espaços 

próprios, nos quais era priorizado o ensino do alemão. Destaca-se, 

nesse particular, a importância que era dada à língua e ao seu ensino 

para a formação cultural de seus descendentes. Segundo Uphoff 

(2011), em 1832, tem-se indícios da primeira cartilha voltada para o 

ensino da língua alemã no Brasil.  

No início do século XX, os missionários católicos e luteranos 

deram uma grande contribuição para a constituição das escolas 

comunitárias, principalmente na parte de produção de materiais 

voltados ao ensino da língua materna, o alemão. Desse modo, as 

escolas foram crescendo, aprimorando seus materiais e alcançando 

seus objetivos: cultivar a língua e a cultura germânicas. Porém, com o 

passar do tempo, em 1917, as relações entre as autoridades brasileiras 

e os imigrantes alemães foram se antagonizando, principalmente com a 

eclosão da Primeira Guerra Mundial e com as medidas de 

nacionalização que se seguiram, o que levou os dirigentes da Nação a 

criar escolas públicas para substituir as escolas alemãs. Assim, durante 

o governo de Getúlio Vargas, ocorreram muitas proibições e decretos 

que impediram a circulação de materiais em língua estrangeira, 

exigindo-se o ensino do português, e o fechamento de muitas 

instituições de ensino do alemão, principalmente as da área rural 

(UPHOFF, 2011). Expõe Uphoff (2011, p. 18):  

 

A gratuidade das escolas públicas e uma crescente 
percepção da necessidade de aprender também o português 
fizeram com que os colonos começassem a mandar seus 
filhos para a escola pública, deixando de contribuir para a 
comunitária. Além disso, a constituição de 1934 determinou 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 90 

que o ensino fosse ministrado “no idioma pátrio”, 
mencionando especificadamente os estabelecimentos 
particulares de ensino, apesar de permitir a presença de 
outras línguas na grade curricular como língua estrangeira.  

 

Mailer (2003) comenta que depois da Primeira Guerra Mundial, 

persistiram as restrições e proibições dirigidas aos imigrantes alemães: 

 

Com o fim da Primeira Guerra Mundial, as escolas 
particulares não voltariam a sua plena normalidade. Medidas 
legais regulamentavam a partir de então o ensino nas 
escolas catarinenses, sempre priorizando o ensino em 
português e enfatizando o civismo nacional. Foi, contudo, na 
Segunda Guerra Mundial, que a situação recrudesceu para 
os teuto-brasileiros. Favorecidos pela ditadura do Estado 
Novo, as tendências xenófobas dos governos estadual e 
federal chegaram ao seu clímax, com o fechamento de todas 
as escolas comunitárias particulares, e o envio de tropas do 
exército para as zonas de imigração, inclusive Blumenau. 
Proibiu-se de dar nome estrangeiro às escolas, bem como 
se estabeleceu uma série de exigências para abertura de 
escolas no município, como ser brasileiro nato aquele que 
ministrava as disciplinas de língua nacional, geografia, 
história da civilização e do Brasil e de educação moral e 
cívica (MAILER, 2003, p. 43).  

 

De modo que, após todo esforço de organização dos imigrantes 

alemães, no sentido de constituírem para si um sistema de ensino e de 

preservarem sua cultura e língua, tudo foi desvalorizado e reprimido 

pelas autoridades brasileiras: 

 

As restrições de ordem étnica impostas durante o Estado 
Novo foram mantidas após 1945, embora a campanha de 
nacionalização não obtivesse o êxito esperado. A etnicidade 
teuto-brasileira persistiu, mesmo abdicando da retórica mais 
radical do Deutschtum, e, apesar de tudo, a língua alemã 
continuou sendo um critério inclusivo de identificação étnica. 
(SEYFERTH, 2003, p. 59) 

 

Uphoff (2011) destaca que a Lei de Diretrizes e Bases (LDB) de 

1961 não incluiu nas disciplinas obrigatórias as línguas estrangeiras. 

Somente em 1976, com a Resolução nº 58/76, institui-se a 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 91 

obrigatoriedade do ensino de uma língua estrangeira para o então 

segundo grau. Não sendo uma prioridade para os órgãos brasileiros, as 

primeiras iniciativas partiram das escolas particulares. Dessa maneira, 

praticamente como forma de privação cultural, a l 

íngua alemã foi deixando de ser falada pelos descendentes de 

imigrantes. A impossibilidade de uma alfabetização na língua materna, 

o alemão, e o foco no aprendizado do português, reprimiram as 

possibilidades de uma relação com a própria língua, o alemão, e uma 

“outra”, o português, assim como de estabelecer pelo bilinguismo uma 

relação de alteridade, de compreensão de uma palavra “outra”. Em um 

contexto mais contemporâneo, mais para ao final do século XX, 

 

[...] o ensino do alemão no Brasil, apresenta-se [...] como 
uma área bem estruturada, com amparo da legislação 
educacional brasileira e o forte apoio do governo alemão, em 
termos de subvenções financeiras e orientação pedagógica. 
A metodologia praticada cada vez mais segue as tendências 
mundiais e assim trabalha-se quase que exclusivamente 
com materiais globalizados, produzidos na Alemanha para o 
mercado internacional (UPHOFF, 2011, p. 27).  

 

De acordo com Mailer (2003) e Trauer (1994), na década de 80, 

o alemão retorna para o currículo das escolas públicas estaduais e 

municipais. Esse movimento de retorno veio ao encontro de interesses 

voltados a políticas de formação do curso de Letras/alemão nas 

universidades da federação. Dentre estas, podemos destacar a 

Universidade Federal de Santa Catarina que, mediante formulação de 

projeto piloto para ensino da língua alemã a alunos de escolas do 

Ensino Fundamental e Médio, em parceria com a Secretaria de Estado 

da Educação, retomou o ensino de uma segunda língua a brasileiros 

(nesse caso, a língua alemã). Em termos de país, entre as décadas de 

1980 e 1990, ocorreu a consolidação do ensino do alemão no Brasil, 

estando atualmente assegurado pelas políticas educacionais vigentes. 

No quadro do Estado de Santa Catarina, a partir da década de 1980, o 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 92 

alemão retorna ao currículo, como já mencionamos, através de projeto 

piloto que auxiliou na sua consolidação no Estado.  

Em síntese, o ensino de alemão no Brasil, marcado pela vontade 

de um povo de cultivar a língua e a cultura germânicas, foi crescendo e 

se estruturando com os imigrantes, com a ajuda da igreja e da 

comunidade alemã, ultrapassando percalços, restrições, proibições e 

discriminações. 

 

3 CULTURA, LINGUAGEM E BILINGUISMO NA EDUCAÇÃO 
INFANTIL 

 

Para a compreensão do nosso olhar sobre as contribuições do 

bilinguismo para o desenvolvimento infantil, é necessário explicitar 

alguns conceitos fundamentais, como o de cultura e linguagem. Geertz 

(2008), partindo de Weber (apud GEERTZ, 2008), compreende a 

cultura como “teias de significados tecidos pelo homem”, podendo ser 

analisada como ciência interpretativa à procura de significados. Para o 

autor, a cultura é pública, pois seu significado é construído 

historicamente, tecido na sociedade. Nessa mesma perspectiva alinha-

se Bruner (2001) com seus escritos: 

 

A cultura [...] é superorgânica, mas ela também molda a 
mente dos indivíduos. Sua expressão individual é parte da 
produção de significado, a atribuição de significados a coisas 
em diferentes contextos em ocasiões particulares. Produzir 
significado envolve situar com o mundo em seus contextos 
culturais apropriados a fim de saber “do que eles tratam”. 
Embora os significados estejam “na mente”, eles têm suas 
origens e sua importância na cultura na qual são criados. É 
esta localização cultural dos significados que garante a 
negociabilidade e, no final das contas, sua comunicabilidade. 
Não se trata, aqui, da existência, ou não, de “significados 
particulares”; o importante é que os significados constituem 
uma base para o intercâmbio cultural. Nesta visão, saber e 
comunicar são, em sua natureza, extremamente 
interdependentes, de fato praticamente inseparáveis. Por 
mais que o indivíduo pareça operar por conta própria ao 
realizar sua busca de significados, ninguém pode fazê-lo 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 93 

sem auxílio dos sistemas simbólicos da cultura. É a cultura 
que fornece as ferramentas para organizarmos e 
entendermos nossos mundos de maneira que sejam 
comunicáveis (BRUNER, 2001, p. 16).  

 

O homem, sem essa ferramenta que é a cultura, é uma 

abstração vazia, assevera Bruner (2001). Isto porque é somente por 

meio da cultura que o homem pode atribuir significados às coisas e 

comunicá-las através da linguagem, sendo a cultura provedora das 

“ferramentas” necessárias para a organização e a compreensão do 

mundo em que se vive. Desse modo, podemos aproximar o 

pensamento de Geertz ao de Bruner, entendendo que as “teias de 

significação produzidas pelo homem” são compreendidas e significadas 

pelas “ferramentas” culturais, tal como aborda Bruner (2001). 

O universo cultural no qual estamos imersos é determinante dos 

nossos pensamentos e da sua enunciação pela linguagem (múltiplas 

linguagens). De acordo com Vigotski (2009), a linguagem encontra sua 

origem na necessidade de comunicação social da criança, através das 

relações interpessoais (relações do sujeito com o meio e com o outro) e 

intrapessoais (internalização das relações no plano individual). É nesse 

processo que o ser humano se constitui e se apropria da cultura. 

Segundo o autor, o pensamento e a linguagem possuem raízes 

genéticas diferentes, desse modo, para compreender o 

desenvolvimento da linguagem e do intelecto, é preciso perceber que 

“[...] um desenvolvimento não é algo simples continuação direta de 

outro, mas ocorre uma mudança do próprio tipo de desenvolvimento – 

do biológico para o histórico-social” (VIGOTSKI, 2009, p.149), sendo 

necessário compreende caráter histórico do pensamento verbal.  

Nesta direção, a linguagem interior se desenvolve com o 

acréscimo de modificações estruturais e funcionais, separando-se da 

linguagem exterior das crianças no mesmo período em que ocorre a 

diferenciação entre as funções sociais e a função egocêntrica da 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 94 

linguagem. Assim, as estruturas da linguagem sobre as quais a criança 

já possui domínio transformam-se em estruturas básicas do 

pensamento. Somente depois de convertida em linguagem interna é 

que se transforma em função mental interna, que gera meios essenciais 

ao pensamento infantil: “Como linguagem interior e o pensamento 

nascem do complexo de inter-relações são também a origem dos 

processos volitivos da criança” (VIGOTSKI, 2009, p. 114). De acordo 

com Vigotski (2009), o pensamento verbal é um todo complexo e 

dinâmico, no qual a relação entre pensamento e palavras se revela 

como um movimento que passa por uma série de planos internos: 

 

No drama vivo do pensamento verbal, o movimento faz um 
caminho inverso: do motivo, que gera algum pensamento, 
para a informação do próprio pensamento, para a sua 
mediação na palavra interior, depois nos significados 
externos das palavras e, por ultimo, nas palavras. 
Entretanto, seria incorreto imaginar que essa única via do 
pensamento para a palavra sempre se realiza de fato. Ao 
contrário, dado o estado atual dos nossos conhecimentos 
nessa questão, são possíveis movimentos diretos e inversos 
os mais diversos e dificilmente enumeráveis, são possíveis 
transições diretas e inversas de uns planos a outros. Mas já 
agora sabemos, nas linhas mais gerais, que é possível um 
movimento que se interrompe em qualquer ponto desse 
complexo caminho, nesse ou naquele sentido: do motivo 
para a linguagem interior passando pelo pensamento; da 
linguagem interior para o pensamento; da linguagem interior 
para a exterior, etc. (VIGOTSKI, 2009, p. 481). 

 

Vigotski (2009) apresenta, então, a relação entre pensamento e 

palavra como um processo vivo do nascimento do pensamento na 

palavra, que surge no próprio desenvolvimento. Porém, a palavra não 

estava no início: “No princípio esteve a ação. A palavra constitui antes o 

fim que o princípio do desenvolvimento. A palavra é o fim que coroa a 

ação” (VIGOTSKI, 2009, p. 485). 

Vigotski (2009) afirma que é no significado da palavra que se 

encontra a unidade que reflete de maneira mais simples a unidade do 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 95 

pensamento e da linguagem. A palavra sem o significado não é palavra, 

é somente um som vazio, sendo o significado um traço essencial que 

constitui a palavra. O autor considera a palavra como um fenômeno do 

discurso, em que o significado da palavra é uma generalização ou 

conceito. Desse modo, considera o significado da palavra como um 

fenômeno do pensamento, mas só pode sê-lo, defende Vigotski (2009): 

 

[se] o pensamento estiver relacionado à palavra e nela se 
materializar, e vice-versa, ou seja, é um fenômeno de 
discurso apenas na medida em que o discurso esteja 
vinculado ao pensamento e focalizado por sua luz. É um 
fenômeno do pensamento discursivo ou da palavra 
consciente, é a unidade da palavra com o pensamento 
(VIGOTSKI, 2009, p. 398).  

 

O autor afirma que os significados das palavras se desenvolvem, 

de modo que as palavras podem ser modificadas e se constituem como 

parte do pensamento e da linguagem: 

 

A linguagem não serve como expressão de um pensamento 
pronto. Ao transformar-se em linguagem, o pensamento se 
reestrutura e se modifica. O pensamento não se expressa, 
mas se realiza na palavra. Por isto, os processos de 
desenvolvimento dos aspectos semântico e sonoro da 
linguagem, de sentidos opostos, constituem a autêntica 
unidade, justamente por força do seu sentido oposto 
(VIGOTSKI, 2009, p. 412). 
[...] 
A consciência se reflete na palavra como o sol em uma gota 
de água. A palavra está para a consciência como o pequeno 
mundo está para o grande mundo, como a célula viva está 
para o organismo, como o átomo para o cosmo. Ela é o 
pequeno mundo da consciência. A palavra é o microcosmo 
da consciência humana (VIGOTSKI, 2009, p. 486).  

 

De acordo com o autor, portanto, é na palavra que se materializa 

o pensamento; nela está o reflexo generalizado da realidade, e seu 

significado vai além dos limites do pensamento. É a consciência que 

possui diferentes modos de representação da realidade. Vigotski (2009) 

qualifica a diferença entre o sentido e o significado da palavra. Para ele, 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 96 

o sentido da palavra é a soma de todos os fatos psicológicos que ela 

desperta na consciência. O sentido possui uma formação dinâmica, 

fluida e complexa, com zonas de estabilidade variada. Já o significado é 

apenas uma dessas zonas do sentido, que é adquirido pela palavra no 

contexto de algum discurso, sendo uma zona mais exata, estável e 

uniforme. A palavra modifica facilmente o sentido, dependendo do 

contexto, porém o significado é estável. “Tomada isoladamente no 

léxico, a palavra tem apenas um significado. Mas este não é mais que 

uma potência que se realiza no discurso vivo, no qual o significado é 

apenas uma pedra no edifício do sentido” (VIGOTSKI, 2009, p. 465). 

Com base nessa relação entre cultura, signo, palavra, 

pensamento, linguagem, é possível pensar o bilinguismo como prática 

social complexa, não somente no que diz respeito a sua enunciação, 

mas sobretudo ao seu sentido, como palavras que encontram outras 

palavras, como constituição e transformação da consciência humana. 

O bilinguismo é tratado em diferentes trabalhos acadêmico-

científicos de modos diversos: língua estrangeira, segunda língua, 

multilinguismo. Neste artigo, utilizaremos o conceito de bilinguismo para 

tratar do fenômeno que ocorre quando uma criança aprende uma língua 

além de sua língua materna. Também cabe salientar o que indica 

Maher (2007): nas escolas brasileiras, de modo geral, ser bilíngue é 

algo facultativo. Todavia, destaca a autora, para as minorias 

(imigrantes, indígenas e surdos) é algo compulsório, uma vez que a 

pessoa é obrigada a aprender a língua majoritária, na maioria das 

vezes, na escola. Maher pontua que, ao aluno monolíngue em 

português, é garantida a instrução enquanto que, aos monolíngues de 

minoria, esse direito não é garantido, sendo assim obrigados a se tornar 

bilíngues, processo muitas vezes marcado pela violência linguística, 

conforme afirma a autora. Maher (2007) destaca ainda a ocorrência de 

duas tipificações do conceito de bilinguismo: o subtrativo (quando o 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 97 

objetivo é retirar aos poucos a língua materna do repertório do falante) 

e o aditivo (quando a língua portuguesa é adicionada ao repertório 

linguístico). A autora defende que o sujeito verdadeiramente bilíngue 

não possui comportamentos idênticos nas duas (ou mais) línguas, pois, 

dependendo do tópico, modalidade, gênero discursivo em questão, das 

necessidades impostas pela história pessoal e das exigências da 

comunidade de fala do sujeito falante, este é capaz de ter um 

desempenho melhor em uma das línguas do que na outra (ou nas 

outras).  

É interessante a posição da autora diante do tema bilinguismo, 

que, de certo modo, nos auxilia a compreender o que discutimos aqui. 

Muitas crianças de ascendência alemã foram obrigadas a abandonar 

sua língua materna e se adequar ao uso da língua portuguesa. Outras, 

por questões culturais, mantiveram a língua alemã como forma de 

referência as suas origens, o que resultou em desdobramentos culturais 

diversos. 

Maher (2007) sustenta que é preciso compreender o sujeito 

bilíngue como “alguém com uma configuração única e específica” 

(GROSJEAN, 1985 apud MAHER, 2007, p. 77); que funciona e opera 

em um universo discursivo próprio, não sendo nem o universo do 

falante monolíngue L1 e nem o do falante monolíngue L2. Assim, a 

autora afirma que existem vários tipos de sujeitos bilíngues, pois o 

bilinguismo é um fenômeno multidimensional, e somente uma visão 

ampla de bilinguismo conseguiria abarcar todos os tipos existentes: “o 

bilinguismo, uma condição humana muito comum, refere-se à 

capacidade de fazer uso de mais de uma língua” (MAHER, 2007, p. 79). 

A autora considera ainda que as identidades culturais não são 

uniformes ou fixas; o que de fato ocorre em salas de aula é que as 

identidades culturais de professor e aluno “se esbarram, tropeçam 

umas nas outras o tempo todo, modificando-se e influenciando-se 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 98 

continuamente, o que torna a escola contemporânea não o lugar de 

‘biculturalismos’, mas de ‘interculturalidades’” (MAHER, 2007, p. 89). 

Assim, compreendemos a aprendizagem de uma segunda língua como 

uma experiência cultural, pois são nessas relações que o sujeito 

bilíngue se constitui, sendo este um fenômeno multidimensional, 

conforme Maher (2007), não precisando necessariamente ter igual 

desempenho nas duas ou mais línguas. 

A constituição do bilinguismo não ocorre de maneira simples na 

vida dos envolvidos, pois interfere e, ao mesmo tempo, auxilia na 

constituição do sujeito. Aprender um novo idioma, seja de uma língua 

estrangeira ou segunda língua, envolve uma nova visão de mundo, um 

novo olhar sobre o que já estava dado como completo, ampliando o 

olhar e o pensamento. Quando uma criança que não sabe ler aprende o 

código escrito, passa a integrar o mundo da cultura letrada, ampliando 

suas possibilidades de comunicação e acesso a sua própria cultura. 

Assim, quando uma criança aprende uma nova língua, modifica o seu 

modo de pensar e agir no mundo. Bakhtin (1990) assim afirma: 

 

A língua, no seu uso prático, é inseparável de seu conteúdo 
ideológico ou relativo à vida (BAKHTIN, 1990, p. 96). 
 
[...] 
 
a língua não se transmite; ela dura e perdura sob a forma de 
um processo evolutivo contínuo. Os indivíduos não recebem 
a língua pronta para ser usada; eles penetram na corrente 
da comunicação verbal; ou melhor, somente quando 
mergulham nessa corrente é que sua consciência desperta e 
começa a operar. É apenas no processo de aquisição de 
uma língua estrangeira que a consciência já constituída – 
graças à língua materna – se confronta com uma língua toda 
pronta, que só lhe resta assimilar. Os sujeitos não 
“adquirem” a língua materna; é nela e por meio dela que 
ocorre o primeiro despertar da consciência (BAKHTIN, 1990, 
p. 108). 

 
Quanto ao conceito de língua materna, Spinassé (2006) assim se 

posiciona: 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 99 

 

Essa definição é um tanto antiga e, por isso, cheia de 
lacunas, mas apresenta dois fatores importantes: a 
justaposição com o conceito “Primeira Língua” e o fator 
identitário que carrega – a pessoa se identifica de alguma 
forma com a Língua Materna. A aquisição da Primeira 
Língua, ou da Língua Materna, é uma parte integrante da 
formação do conhecimento de mundo do indivíduo, pois 
junto à competência lingüística se adquirem também os 
valores pessoais e sociais. A Língua Materna caracteriza, 
geralmente, a origem e é usada, na maioria das vezes, no 
dia a dia (SPINASSÉ, 2006, p. 4).  

 

A autora destaca que a língua materna não é necessariamente a 

língua majoritária; normalmente é a língua dos pais e da comunidade na 

qual o sujeito está inserido. Porém, uma criança pode desenvolver mais 

de uma língua materna (SPINASSÉ, 2006). 

Spinassé (2006) problematiza o conceito de segunda língua, 

como sendo aquela desenvolvida quando a pessoa já possui uma 

língua materna ou primeira língua. Deste modo, começa a aprender 

uma nova língua para se comunicar dentro de seu processo de 

socialização. 

Não podemos, portanto, compreender o bilinguismo dissociado 

da compreensão do ser social em toda a sua complexidade, da sua 

constituição cultural, histórica e ideológica.  

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Essa breve explanação nos permite avaliar a importância da 

relação entre o bilinguismo e uma educação escolar assentada em 

princípios sócio-históricos, não isolada, portanto, do contexto social e 

histórico-cultural em que a instituição escolar se insere. 

Retomando a história da colonização alemã no Brasil, podemos 

afirmar que a preocupação com a educação esteve presente desde o 

princípio da chegada dos imigrantes. Os silenciamentos sofridos pelas 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 100 

comunidades deixaram grandes marcas para o ensino da língua alemã 

no País, porém não se conseguiu apagar uma cultura que luta pela sua 

preservação até os dias de hoje, seja através dos costumes, festas ou 

ensino da língua aos seus descendentes.  

Refletir sobre a aprendizagem de uma segunda língua, 

considerando os diversos elementos que constituem esse fenômeno 

multidimensional (MAHER, 2007) não é algo simples, pois é pensar na 

constituição integral do ser humano, a qual se dá por meio de relações 

com o “outro”. Conforme Vigotski (2005, 2009), defendemos que o 

bilinguismo deve ser considerado em toda a sua amplitude e 

profundidade, como encontro de línguas que põem pessoas em 

interação, em diálogo com o outro. Assim, para que aprofundemos um 

pouco mais nossas reflexões, vamos um pouco além, tomando a tese 

de Bakhtin (1990) quando este ressalta que, mais que bilinguismo ou 

plurilinguismo, o que está em questão é a pluridiscursividade dialógica, 

a possibilidade de confronto, de interação entre línguas e, assim, ver e 

se ver com “olhos de uma outra língua”; uma cultura que é outra para 

ver a “própria língua materna”.  

Uma segunda língua impulsiona a aprendizagem e o 

desenvolvimento infantil, pois possibilita ao sujeito pensar melhor sobre 

a sua própria língua, podendo atingir o grau de um pensamento mais 

sofisticado. Assim, o sujeito possui a base da sua língua materna e 

consegue ter a língua estrangeira ou segunda língua como unidade de 

comparação e reflexão. A aprendizagem de uma segunda língua 

acrescenta muito ao desenvolvimento infantil, podendo, na fase inicial 

de escolarização, contribuir para a constituição e a ampliação de 

possibilidades de pensamento da criança como pertencente a uma ou 

mais culturas. É através da linguagem que o sujeito se reconhece e se 

constitui no mundo em que vive (VIGOTSKI, 2009). O aprendizado de 

uma segunda língua, de acordo com Vigotski, não atrapalha o 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 101 

desenvolvimento da língua materna, pois ambas se constituem (a LM e 

a LE) em linhas diferentes, mas se influenciam e contribuem para a 

reflexão e a ampliação do pensamento. Conforme o autor, a segunda 

língua liberta o pensamento do sujeito dos cativeiros da linguagem e 

dos fenômenos concretos. E isso de tal modo que modifica a postura do 

sujeito no mundo, propiciando a ele expressar-se e operar com mais 

liberdade em todos os âmbitos da linguagem, ampliar as possibilidades 

de pensamento, o que lhe proporcionará maior autonomia e liberdade  

em todos as dimensões de sua vida.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 
 

BAKHTIN, M. A Interação Verbal. In: Marxismo e filosofia da 
linguagem. Trad. Michel Lahud e Yara Frateschi. 5. ed. São Paulo: 

Hucitec, 1990. 
 
 
______. Os gêneros do discurso. In: Estética da criação verbal. 

Introdução e tradução do russo, Paulo Bezerra. 4. ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003. (Coleção biblioteca universal). 
 
 
BRUNER, J. A cultura da educação. Trad. de Marcos A. G. 

Domingues. Porto Alegre: Artmed, 2001. 
 
 
GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

 
 
MAHER, T. M. Do casulo ao movimento: a suspensão das certezas na 
educação bilíngue e intercultural. In: CAVALCANTI, M.; BORTONI-
RICARDO, S. M. (orgs.). Transculturalidade, linguagem e educação. 
Campinas, SP: Mercado de Letras, 2007. 
 
 



EntreVer, Florianópolis, v. 3, n. 5, p. 84-102, jul./dez. 2013 102 

MAILER, V. C. O. O alemão em Blumenau: uma questão de identidade 

e cidadania. 2003. Dissertação (Mestrado em Linguística) - 
Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis/SC, 2003. 
 
 
SEYFERTH, G. A conflituosa história da formação da etnicidade teuto-
brasileira. In: FIORI, Neide Almeida et al. (orgs.). Etnia e educação: a 

escola “alemã” do Brasil e estudos congêneres. Florianópolis: Ed. da 
UFSC; Tubarão: Unisul, 2003. 
 
 
SPINASSÉ, K. P. Os conceitos Língua Materna, Segunda Língua e 
Língua Estrangeira e os falantes de línguas alóctones minoritárias no 
Sul do Brasil. Revista Contingentia, v. 1, n. 1, nov. 2006, p. 1-10. 
 
 
TRAUER, E. Alemão: uma língua estrangeira na escola catarinense? 

Dissertação (Mestrado em Educação) - Universidade Federal de Santa 
Catarina, Florianópolis, 1994.  
 
 
UPHOFF, D. Uma pequena história do ensino de alemão no Brasil. In: 
BOHUNOVSKY, Ruth (org). Ensinar alemão no Brasil: contextos e 

conteúdos. Curitiba: Ed. da UFPR, 2011. 
VIGOTSKI, L. S. A construção do pensamento e da linguagem. 2. 

ed. Trad. Jéferson Luiz Camargo. São Paulo: WMF Martins Fontes, 
2009. 
 
 
________. Sobre a questão do multilinguismo na infância. Revista 
digital Teias, Rio de Janeiro, ano 6, n. 11-12, p. 1-5, jan./dez. 2005.  

 

Recebido em 09/03/2013 

Aprovado em 05/04/2013 


